
 

Répression des mutilations génitales féminines (MGF) en Afrique : entre 
coutume et droit positif 

Introduction 

La lutte contre les mutilations génitales féminines (MGF) s’inscrit dans un double 
cadre : celui du droit positif, à travers les lois et politiques publiques adoptées par les États 
africains, et celui du droit coutumier, où la pratique reste profondément enracinée dans les 
traditions communautaires. Cette tension entre normes juridiques modernes et normes 
coutumières révèle un paradoxe : malgré la criminalisation progressive des MGF dans la 
plupart des pays africains, la pratique perdure. Comprendre cet écart nécessite une approche 
combinant droit, sociologie et philosophie. Dans cette perspective, le présent rapport fait le 
choix de concentrer son analyse sur l’Afrique de l’Est. Cette région constitue un terrain 
particulièrement pertinent pour l’étude des mutilations génitales féminines en raison de la 
coexistence marquée entre des cadres juridiques nationaux relativement avancés et une forte 
persistance des normes coutumières qui légitiment la pratique. L’Afrique de l’Est se distingue 
également par une grande diversité de situations étatiques,  allant de pays dotés de 
législations pénales détaillées, comme le Kenya ou l’Ouganda, à des contextes où 
l’interdiction reste principalement constitutionnelle ou fragmentée, comme en Somalie. En 
outre, les dynamiques transfrontalières, la pluralité ethnique et religieuse, ainsi que 
l’influence persistante du droit coutumier font de cette région un laboratoire révélateur des 
tensions entre droit positif et légitimité sociale. L’étude de l’Afrique de l’Est permet ainsi 
d’analyser de manière concrète les limites de la criminalisation des MGF et de réfléchir aux 
conditions d’une répression juridique réellement efficace et socialement acceptée. 

La répression juridique des MGF : le cadre du droit positif 

Cadre continental et international 

L’Afrique a adopté plusieurs instruments juridiques interdisant explicitement les MGF : 

●​ Protocole de Maputo (2003) – Article 5 :​
 « Les États parties interdiront et condamneront toutes les pratiques préjudiciables qui 
affectent négativement les droits humains des femmes et qui sont contraires aux 
normes internationales reconnues. »​
 Cet article mentionne spécifiquement les mutilations génitales féminines et oblige les 
États à adopter des mesures législatives, administratives et de sensibilisation publique 
pour leur élimination.​
 

●​ Charte africaine sur les droits et le bien-être de l’enfant (1990) – Article 21 :​
 Protège les enfants contre les pratiques sociales et culturelles préjudiciables à leur 
santé et à leur dignité.​
 

Au niveau international, les MGF sont condamnées par : 



●​ La Convention sur l’élimination de toutes les formes de discrimination à l’égard 
des femmes (CEDAW), en particulier les articles 2(f) et 5(a) ;​
 

●​ La Convention relative aux droits de l’enfant (CDE), articles 19 et 24(3) ;​
 

●​ La Déclaration universelle des droits de l’homme (DUDH), articles 3 et 5, 
garantissant le droit à la vie, à la liberté et à la sécurité de la personne, et interdisant 
les traitements cruels, inhumains ou dégradants.​
 

Ces textes créent ensemble une base normative solide identifiant les MGF comme une 
violation des droits humains fondamentaux. 

Législation nationale (droit positif africain) 

Chaque pays d’Afrique de l’Est a, à des degrés divers, criminalisé les MGF à travers des lois 
spécifiques ou des modifications du code pénal. 

●​ Interdictions explicites :​
 

○​ Kenya​
 Prohibition of Female Genital Mutilation Act, No. 32 of 2011​
 La Section 19 criminalise les MGF, prévoyant une peine d’emprisonnement 
d’au moins trois ans et des amendes allant jusqu’à 200 000 shillings. Le 
préambule indique : « Loi du Parlement interdisant la pratique des mutilations 
génitales féminines, visant à protéger l’intégrité mentale et physique des 
personnes… »​
 

Kenya :​
 La Prohibition of Female Genital Mutilation Act, No. 32 of 2011 est l’une des lois les plus 
complètes de la région. La Section 19 prévoit une peine d’emprisonnement d’au moins trois 
ans et des amendes allant jusqu’à 200 000 shillings. La Section 4 établit également le Conseil 
anti-MGF, chargé de la coordination, de la sensibilisation et de la recherche (« Anti-FGM 
Board Mandate »). La loi interdit la pratique, l’aide, la complicité ou l’incitation aux MGF, 
même avec le consentement de la victime. Elle traite également des MGF transfrontalières et 
de la médicalisation, problématiques fréquentes aux frontières Kenya–Tanzanie et 
Kenya–Somalie. 

●​ Tanzanie​
 La Sexual Offences Special Provisions Act (1998) a modifié le Code pénal pour 
inclure la Section 169A, criminalisant les MGF avec une peine pouvant aller jusqu’à 
quinze ans d’emprisonnement. Cependant, la loi ne s’applique qu’aux filles de moins 
de 18 ans, excluant les femmes adultes. Son application est freinée par le fort soutien 
communautaire à la pratique, notamment chez les Maasai et d’autres groupes 
ethniques (UNFPA et UNICEF 17).​
 Texte de loi​
 

●​ Éthiopie​
 Le Code pénal de la République fédérale démocratique d’Éthiopie (2005) interdit les 

https://www.kenyalaw.org/kl/fileadmin/pdfdownloads/Acts/ProhibitionofFemaleGenitalMutilationAct_No32of2011.pdf
https://clr.africanchildforum.org/Legislation%20Per%20Country/Tanzania/tanzania_sexualoffences_1998_en.pdf


MGF sous les articles 565 et 566. L’article 565 criminalise la « circoncision féminine 
» avec une peine pouvant aller jusqu’à trois ans d’emprisonnement, tandis que 
l’article 566 punit les cas aggravés ayant entraîné la mort. L’Éthiopie a également 
adopté une Stratégie nationale et un Plan d’action sur les pratiques 
traditionnelles préjudiciables (2013–2017), intégrant sensibilisation 
communautaire, éducation et mécanismes locaux d’application (UNICEF 23).​
 Texte de loi​
 

●​ Ouganda​
 La Prohibition of Female Genital Mutilation Act, 2010 criminalise explicitement les 
MGF et prévoit jusqu’à dix ans de prison, voire la réclusion à perpétuité si la mort 
résulte de la pratique. La loi définit largement les MGF et pénalise les tentatives, la 
participation ou l’omission de signaler. Elle interdit également les MGF 
transfrontalières, particulièrement dans les régions frontalières Sebei et Pokot avec le 
Kenya.​
 Texte de loi​
 

●​ Somalie​
 Bien que la constitution fédérale somalienne (Article 15, 2012) interdise les MGF — 
« la circoncision des filles est une pratique coutumière cruelle et dégradante, 
assimilable à la torture » —, il n’existe toujours pas de loi pénale nationale spécifique. 
L’application dépend des administrations régionales, notamment Puntland et 
Somaliland, qui ont émis des décrets ministériels et des interdictions communautaires 
(UNFPA 28). La mise en œuvre reste faible en raison de l’autorité étatique limitée et 
de la prédominance du droit coutumier et religieux (Aluko 64).​
 Constitution de Somalie 2012​
 Rapport UNFPA​
 

Application et coopération régionale 

Bien que tous les États d’Afrique de l’Est aient adopté des lois ou des interdictions 
constitutionnelles, l’application reste inégale. Les poursuites sont rares, surtout en zones 
rurales et frontalières où la légitimité coutumière prime sur le droit de l’État. 

Cependant, la coopération régionale se renforce : 

●​ La Communauté de l’Afrique de l’Est (CAE) a lancé un Plan d’action régional 
pour l’éradication des MGF (2022–2030), favorisant la coordination transfrontalière, 
la formation conjointe des forces de police frontalières et l’harmonisation des cadres 
juridiques (Secrétariat de la CAE).​
 

●​ Le Kenya et l’Ouganda mènent, par exemple, des missions de surveillance conjointes 
et des dialogues communautaires dans les zones frontalières.​
 

●​ En Éthiopie et en Tanzanie, la collaboration avec des associations féminines et des 
organisations religieuses a favorisé des déclarations communautaires d’abandon des 
MGF.​
 

https://wipolex-res.wipo.int/edocs/lexdocs/laws/en/et/et011en.pdf?Expires=1762530831&Signature=MLCXMAsq1EmoVDhy6E0bNWWgvbbuZEgQmARbJOJMGP5Yw4y8e-kvT0txEHQUe8uFg4FU03peIhLqpJNdKtXEztEyvoGnwzd~ghf0BeYfGBAf73jZI3iA3ncolAcRsTA8qikKAs08LU4wGaspCnXjnJQskmjCvcSMoy9yRWhF9eIVllbfKFT1ypO3ztMlnpuzg-4c~jQkaUdCvYAHcgHSogM-TWy5w5DL3hVdu6tW5HhcuLBcjhxKsMCR6txJsFEuAiXN2hDMUZuMomdhT7AGiFaFeyxrmvp5aDoYSh3BAg1a~~QPrfE6AEfCCnA0NS8tz~nsi8GeE-spiDNUs5c3DA__&Key-Pair-Id=K1QGBX7Y6FHYJN
https://media.ulii.org/media/legislation/18472/source_file/56ae07757463c3c0/ug-act-2010-5-publication-document.pdf
https://www.constituteproject.org/constitution/Somalia_2012#:~:text=Article%2015.&text=Every%20person%20has%20the%20right,%2C%20torture%2C%20or%20inhumane%20treatment
https://arabstates.unfpa.org/sites/default/files/offices_common_root_image/somalia_infographic_report_4-12-2020_signed_off.pdf


Malgré ces avancées, la persistance de la pratique démontre que la criminalisation doit être 
complétée par des stratégies d’éducation et de changement social à long terme. 

Le poids du droit coutumier en Afrique de l’Est : persistance de la pratique 

La coutume comme norme sociale dominante 

Malgré des interdictions légales étendues, les MGF restent enracinées socialement dans une 
grande partie de l’Afrique de l’Est. La persistance de la pratique reflète la force du droit 
coutumier, qui opère souvent parallèlement, voire au-dessus, de la législation nationale. Les 
normes coutumières tirent leur autorité non des institutions formelles mais du consensus 
communautaire, de la continuité ancestrale et de l’identité symbolique. Au Kenya et en 
Tanzanie, les MGF sont considérées chez certains groupes ethniques (Maasai, Kuria, 
Samburu) comme un rite de passage marquant la transition de la fille vers l’âge adulte et la 
préparation au mariage. Les anciens et les circonciseurs traditionnels occupent souvent des 
positions respectées, et refuser le rituel peut entraîner ostracisme ou moqueries. De même, 
dans les régions afar et somaliennes d’Éthiopie, les MGF sont perçues comme une obligation 
morale et religieuse liée à la pureté, la modestie et l’honneur familial. 

En Somalie, où plus de 94 % des femmes âgées de 15 à 49 ans ont subi une forme de MGF, le 
droit coutumier et religieux continue de légitimer la pratique. Les leaders religieux jouent un 
rôle ambigu : si certains érudits islamiques rejettent publiquement les MGF, d’autres 
justifient des formes « plus légères » comme culturellement acceptables. 

En Ouganda, les MGF persistent principalement dans les communautés frontalières avec le 
Kenya. Malgré les dialogues communautaires et les programmes de sensibilisation, les 
structures patriarcales profondément enracinées et l’association des MGF à la vertu féminine 
ralentissent le changement comportemental. Le droit coutumier constitue ainsi l’ordre 
normatif principal dans de nombreux contextes ruraux d’Afrique de l’Est, déterminant 
l’acceptation sociale et l’identité, souvent au détriment des normes juridiques de l’État. La 
criminalisation seule est perçue comme une intrusion étrangère, entraînant des pratiques 
clandestines et même un tourisme transfrontalier pour la circoncision. 



Conflit entre légalité et légitimité 

La coexistence du droit étatique et de la coutume crée une dualité normative,  une tension 
entre légalité (interdiction formelle) et légitimité (approbation sociale). Alors que le droit 
positif exprime la volonté de l’État moderne, le droit coutumier reflète la morale 
communautaire et le sentiment d’appartenance. 

Dans de nombreux cas, transgresser les attentes coutumières entraîne des conséquences 
sociales plus lourdes que transgresser le droit de l’État. Les filles ou familles refusant les 
MGF risquent l’exclusion, rendant la conformité aux normes juridiques socialement coûteuse. 
La loi seule ne peut transformer un ordre moral qui sanctifie la soumission des femmes sous 
prétexte de tradition. Ce conflit explique les faibles taux de poursuites. Les policiers, 
magistrats et administrateurs locaux,  souvent enracinés dans les mêmes communautés, 
hésitent à appliquer rigoureusement les lois anti-MGF. La légitimité morale de la pratique 
continue d’éroder l’autorité légale de l’État. Cependant, des exemples prometteurs existent à 
travers des approches hybrides. Au Kenya et en Ouganda, des programmes de « rites de 
passage alternatifs » développés par des ONG comme Amref Health Africa ont commencé à 
remplacer les cérémonies de mutilation par des rituels symboliques préservant la 
célébration culturelle sans atteinte corporelle. Ces modèles communautaires allient légitimité 
coutumière et conformité légale, démontrant que le changement normatif est possible 
lorsque loi et tradition se réconcilient.​
 ARP Model – Amref Health Africa 

Doctrine juridique et philosophie : interprétation des MGF en Afrique de l’Est 

Juristes et voix féministes est-africaines 

Le débat sur les MGF en Afrique de l’Est attire l’attention de juristes, philosophes et 
chercheuses féministes explorant l’intersection du pluralisme juridique et des droits 
humains. 

●​ Makau Mutua, juriste kényan et professeur de droit international à l’Université de 
Buffalo, soutient que les systèmes juridiques africains doivent reconnaître le 
pluralisme normatif mais rejeter les coutumes qui déshumanisent ou subordonnent 
les femmes sous prétexte de culture (Human Rights: A Political and Cultural 
Critique, 2002).​
 

●​ Sylvia Tamale, juriste ougandaise et théoricienne féministe à l’Université de 
Makerere, critique la construction coloniale des corps des femmes africaines et 
plaide pour une « négociation culturelle » plutôt qu’un rejet culturel, insistant sur le 
fait que la véritable émancipation doit émerger des épistémologies africaines (African 
Sexualities, 2011).​
 

●​ Camilla Yusuf et Yonatan Fessha, juristes, soulignent qu’en Tanzanie, les MGF 
persistent malgré la présence d’instruments juridiques internationaux, régionaux et 
nationaux, montrant que le pluralisme juridique, où les pratiques coutumières 
coexistent avec le droit formel, peut entraver la protection effective des droits 
humains.​
 

https://www.fgmcri.org/academic_repository/amref-alternative-rites-of-passage-arp-model-for-female-genital-mutilationcutting-teenage-pregnancies-and-child-early-and-forced-marriages-in-kenya-a-stepped-wedge-cluster-randomised-controlled-trial-protocol/?gad_source=1&gad_campaignid=20643219992&gbraid=0AAAAAClOJUACYRf0YyziJko6-C1fNIs0u&gclid=CjwKCAiAzrbIBhA3EiwAUBaUdXwQ54Yebxf3uiz0bZGtaWt_0_jWFwI3PFjSt8ptQ_kc0__KHT8aAxoCOgwQAvD_BwE


Ces auteurs partagent un point commun : le droit positif seul ne peut réussir sans dialogue 
culturel interne. L’interdiction légale doit être accompagnée de persuasion éthique et de 
légitimité locale. 

Entre universalisme et relativisme dans le contexte est-africain 

Le débat juridique et philosophique est-africain reflète la confrontation classique entre 
universalisme et relativisme culturel : 

●​ Les approches universalistes, ancrées dans le droit international des droits humains, 
considèrent les MGF comme une violation intrinsèque de la dignité et de l’intégrité 
corporelle, non négociable sous aucun prétexte culturel. 

●​ Les perspectives relativistes culturelles mettent en garde contre l’imposition de 
normes externes sans tenir compte des significations historiques, religieuses et 
communautaires attachées à la pratique. 

La doctrine récente en Afrique de l’Est prône un « universalisme contextualisé »  protégeant 
les droits des femmes par un changement ancré localement. L’exemple du Conseil anti-MGF 
du Kenya et des programmes communautaires transfrontaliers en Ouganda montre que la 
transformation légale est plus efficace lorsqu’elle émerge de la culture elle-même, et non 
contre elle. 

 
 


	Répression des mutilations génitales féminines (MGF) en Afrique : entre coutume et droit positif 
	Introduction 
	La répression juridique des MGF : le cadre du droit positif 
	Cadre continental et international 

	Législation nationale (droit positif africain) 
	Application et coopération régionale 
	Le poids du droit coutumier en Afrique de l’Est : persistance de la pratique 
	La coutume comme norme sociale dominante 

	Conflit entre légalité et légitimité 
	Doctrine juridique et philosophie : interprétation des MGF en Afrique de l’Est 
	Juristes et voix féministes est-africaines 

	Entre universalisme et relativisme dans le contexte est-africain 


